
Bem-estar e Qualidade de Vida: Prevenção, Intervenção e Inovações - Vol. 8

C
ap

ítu
lo

23

DOI: 10.47573/aya.5379.3.24.23

A Graça que sustenta e o Humano que Cansa: Saúde 
Mental na Vida Religiosa
The Grace That Sustains and the Human That Tires: 
Mental Health in Religious Life
Alessander Carregari Capalbo
Psicólogo e psicanalista, graduado em Psicologia pelo UDF. Possui formação interdisciplinar em Teologia 
(FAFE), Filosofia (FAERPI) e Ciência da Religião, além de formação em Psicanálise Clínica. É Membro Pleno 
do Instituto Brasileiro de Psicanálise Winnicottiana (IBPW) e especialista em Psicanálise Winnicottiana, 
Saúde Mental, Dependência Química, Psicopatologia do Adolescente e do Jovem, Psicologia Hospitalar, 
Psicologia Escolar e Social, Análise e Interpretação do Desenho e Aplicação de Testes Psicológicos.[Cursou 
mestrado no Theology & Sciences Institute Florida com a pesquisa “Ética familiar e suas novas concepções” 
e desenvolve doutorado em Psicologia Psicanalítica Winnicottiana pela American Diplomatic Mission of 
International Relations. Atua desde 2019 em consultório clínico, com ênfase em saúde mental, intervenções 
psicoterapêuticas e psicanálise de orientação winnicottiana.

Resumo: A relação entre espiritualidade/religiosidade e saúde mental tem sido amplamente 
documentada na literatura científica, revelando tanto efeitos protetivos quanto potenciais 
riscos quando crenças e práticas são vividas de forma rígida, culpabilizante ou abusiva. 
Estudos internacionais indicam que o envolvimento religioso está associado a menores 
índices de depressão, abuso de substâncias e suicídio, ao mesmo tempo em que podem 
emergir experiências de sofrimento psíquico relacionadas a burnout, culpa religiosa e traumas 
espirituais. Este estudo tem por objetivo discutir, à luz da psicanálise e da psicologia da 
religião, os desafios da saúde mental na vida religiosa consagrada e presbiteral, articulando 
evidências empíricas recentes e contribuições teóricas de Freud, Winnicott e Bion. Trata-se 
de uma revisão integrativa de literatura, baseada em artigos publicados entre 2000 e 2025 
em bases como PubMed, SciELO, PsycINFO, PePSIC e Google Scholar, complementada 
por entrevistas e documentos eclesiais sobre o tema. Os resultados apontam: (a) a 
espiritualidade como fator de proteção e recurso de coping religioso-espiritual; (b) a 
presença de burnout, depressão, ansiedade e ideação suicida entre ministros ordenados e 
consagrados; (c) a influência de ideais de perfeição, culpa e superinvestimento vocacional 
na produção de sofrimento; e (d) a necessidade de modelos institucionais de cuidado que 
incluam acompanhamento psicológico, formação humano-afetiva e cultura do cuidado. 
Conclui-se que a integração crítica entre espiritualidade e saúde mental, mediada pela escuta 
psicanalítica, é condição para uma vida religiosa subjetivamente integrada e pastoralmente 
sustentável.
Palavras-chave: saúde mental; espiritualidade; vida religiosa; psicanálise; burnout.

Abstract: The relationship between spirituality/religiosity and mental health has been widely 
documented in the scientific literature, revealing both protective effects and potential risks when 
beliefs and practices are experienced in rigid, guilt-inducing, or abusive ways. International 
studies indicate that religious involvement is associated with lower rates of depression, 
substance abuse, and suicide, while also showing that experiences of psychological suffering 
may emerge, including burnout, religious guilt, and spiritual trauma. This article aims to 
discuss, in light of psychoanalysis and the psychology of religion, the challenges of mental 
health in consecrated and presbyteral religious life, articulating recent empirical evidence with 
the theoretical contributions of Freud, Winnicott, and Bion. This study consists of an integrative 
literature review based on articles published between 2000 and 2025 in databases such as 



Bem-estar e Qualidade de Vida: Prevenção, Intervenção e Inovações - Vol. 8

262

C
apítulo 23PubMed, SciELO, PsycINFO, PePSIC, and Google Scholar, complemented by interviews and 

ecclesial documents addressing the topic. The findings indicate: (a) spirituality as a protective 
factor and a resource for religious-spiritual coping; (b) the presence of burnout, depression, 
anxiety, and suicidal ideation among ordained ministers and consecrated persons; (c) the 
influence of ideals of perfection, guilt, and vocational overinvestment in the production 
of psychological suffering; and (d) the need for institutional models of care that include 
psychological support, human-affective formation, and a culture of care. It is concluded that 
a critical integration between spirituality and mental health, mediated by psychoanalytic 
listening, is a necessary condition for a subjectively integrated and pastorally sustainable 
religious life.
Keywords: mental health; spirituality; religious life; psychoanalysis; burnout.

INTRODUÇÃO

Nas últimas décadas, organismos internacionais têm chamado atenção para 
a magnitude dos transtornos mentais como problema de saúde pública global. A 
Organização Mundial da Saúde estima que mais de 300 milhões de pessoas vivem 
com depressão, o que faz desse quadro uma das principais causas de incapacidade 
no mundo.  No contexto brasileiro, dados indicam prevalências elevadas de depressão 
(cerca de 5,8% da população) e de transtornos de ansiedade (aproximadamente 
9,3%), colocando o país entre aqueles com maior carga de sofrimento psíquico no 
planeta (ONU, 2025).

Paralelamente, consolidou-se um corpo robusto de pesquisas sobre a relação 
entre religião, espiritualidade e saúde, com evidências consistentes de que o 
envolvimento religioso está associado a melhor bem-estar psicológico, menor risco 
de depressão, menor abuso de substâncias e menor taxa de suicídio, ao menos 
em determinadas populações.  Entretanto, a literatura também discute os efeitos 
potencialmente deletérios de experiências religiosas marcadas por rigidez moral, 
abuso espiritual, culpa excessiva e estruturas de alto controle, as quais podem 
contribuir para formas específicas de sofrimento, muitas vezes nomeadas como 
“trauma religioso” ou “danos espirituais”.

No interior da vida religiosa consagrada e presbiteral, estes desafios adquirem 
contornos singulares. Pesquisas com padres e religiosos em diferentes países 
descrevem níveis relevantes de burnout, exaustão emocional, despersonalização, 
sintomatologia ansiosa e depressiva, bem como crises vocacionais e solidão.  Estudos 
qualitativos e análises clínicas sugerem que expectativas idealizadas de perfeição, 
disponibilidade ilimitada e invulnerabilidade podem dificultar o reconhecimento de 
fragilidades e atrasar a busca por ajuda especializada.

Do ponto de vista psicanalítico, a experiência vocacional supõe intensa 
mobilização pulsional e simbólica, articulando ideais do Eu, exigências superegóicas, 
fantasias de reparação e necessidades de pertencimento. A combinação entre um 
superego religioso severo – frequentemente reforçado por discursos institucionais – 
e condições de trabalho marcadas por sobrecarga tende a favorecer manifestações 
de sofrimento psíquico, como depressão, sintomas ansiosos e somatizações. 



Bem-estar e Qualidade de Vida: Prevenção, Intervenção e Inovações - Vol. 8

263

C
apítulo 23Nesta perspectiva, torna-se relevante examinar como a espiritualidade pode atuar 

simultaneamente como fator de proteção e como fonte adicional de angústia.
Este estudo visa, portanto, discutir a saúde mental na vida religiosa 

contemporânea a partir de três eixos articulados: (a) a contribuição da psicologia 
da religião e das evidências empíricas sobre espiritualidade e saúde mental; (b) 
a leitura psicanalítica de fenômenos como burnout, trauma religioso e culpa; e (c) 
a necessidade de dispositivos institucionais de cuidado e prevenção voltados a 
consagrados e presbíteros.

FUNDAMENTAÇÃO TEÓRICA

Espiritualidade, religiosidade e saúde mental: evidências 
empíricas

A literatura internacional sobre religião, espiritualidade e saúde mental 
expandiu-se de forma exponencial desde a década de 1990. Revisões sistemáticas 
e manuais de referência, como o Handbook of Religion and Health e o livro Religion 
and Mental Health: Research and Clinical Applications, sintetizam centenas de 
estudos observacionais e experimentais.  De modo geral, estes trabalhos indicam 
correlações positivas entre envolvimento religioso e indicadores de bem-estar 
subjetivo, esperança, propósito de vida e satisfação com a vida, além de menor 
prevalência de depressão, ideação suicida e abuso de substâncias em determinados 
contextos.

No Brasil, revisões de literatura sobre religiosidade e saúde mental apontam 
achados semelhantes, destacando a importância do contexto sociocultural e das 
modalidades específicas de religiosidade na compreensão desses efeitos.  A 
participação em comunidades de fé costuma estar associada a maior suporte social, 
redes de ajuda mútua, práticas de solidariedade e sensação de pertencimento, 
fatores reconhecidos como protetores frente ao adoecimento psíquico.

Um conceito amplamente utilizado é o de coping religioso-espiritual (CRE), 
entendido como o uso de crenças e práticas religiosas para lidar com situações 
de estresse e sofrimento. Estudos brasileiros recentes mostram que o CRE 
positivo (confiança, entrega, reinterpretação benevolente de eventos, apoio na 
comunidade) associa-se a menor sintomatologia ansiosa e depressiva, maior bem-
estar e melhor adaptação a doenças crônicas.  Em contrapartida, o chamado CRE 
negativo (percepção de punição divina, sentimento de abandono de Deus, conflitos 
com líderes religiosos) relaciona-se a maior sofrimento psíquico, pior resposta ao 
tratamento e risco aumentado de ideação suicida.

Tais resultados sugerem que não é a religiosidade em si que protege ou 
adoece, mas a forma como é vivida e integrada à subjetividade, às relações e às 
condições de vida concretas (Monteiro, 2020, p.129-139).



Bem-estar e Qualidade de Vida: Prevenção, Intervenção e Inovações - Vol. 8

264

C
apítulo 23Psicanálise, ideal religioso e sofrimento psíquico

Desde Freud, a psicanálise se ocupa criticamente do fenômeno religioso. Em 
obras como O futuro de uma ilusão e O mal-estar na civilização, Freud descreve 
a religião como uma construção cultural que oferece sentido e consolo diante do 
desamparo humano, mas também como instância disciplinadora que reforça ideais 
e proibições, intensificando a culpa e o controle superegóico. Ao tratar da dinâmica 
pulsional e das identificações, Freud destaca como a idealização de figuras paternas 
e a submissão a mandatos morais podem produzir tanto coesão quanto sofrimento 
(Freud, 2011, p.67-81).

Winnicott, por sua vez, ao discutir o self verdadeiro e o self falso e a importância 
de um ambiente suficientemente bom, oferece ferramentas fecundas para pensar 
a vida consagrada. Quando a instituição e a comunidade fornecem um ambiente 
de holding – acolhedor, confiável e respeitoso da singularidade –, a experiência 
vocacional pode favorecer o amadurecimento emocional e a criatividade. Mas 
quando predominam exigências rígidas, desautorização de necessidades pessoais 
e imposição de um “eu ideal” espiritualizado, corre-se o risco de formação de um 
self falso religioso, adaptado externamente, mas esvaziado internamente (Winnicott, 
1983).

Bion acrescenta a esse quadro a noção de função alfa e de capacidade rever: 
a possibilidade de transformar experiências emocionais brutas em pensamentos 
pensáveis. Em comunidades eclesiais que promovem espaços de fala, escuta e 
elaboração simbólica, o sofrimento pode ser ligado à palavra e integrado à história 
do sujeito. Em contrapartida, contextos que silenciam, moralizam ou espiritualizam 
de forma simplista a dor tendem a favorecer atuações, somatizações ou rupturas 
abruptas.

Neste horizonte, a psicanálise não se opõe à espiritualidade, mas questiona 
as formas como ela pode ser instrumentalizada para negar a ambivalência, a 
sexualidade, a agressividade e a vulnerabilidade constitutivas da condição humana.

Burnout, trauma religioso e vida consagrada
Estudos internacionais recentes têm investigado de modo mais sistemático 

o burnout e outros indicadores de sofrimento psíquico entre membros do clero e da 
vida religiosa. Pesquisas com amostras de sacerdotes católicos identificam níveis 
relevantes de exaustão emocional, despersonalização e diminuição de realização 
pessoal, associados a fatores como sobrecarga de trabalho, solidão, conflitos 
institucionais, dificuldades na gestão de fronteiras entre vida pessoal e ministério e 
carência de apoio psicossocial. 

Trabalhos qualitativos com religiosos e religiosas também descrevem 
experiências de desilusão vocacional, perda de sentido, sentimentos de inadequação 
espiritual e conflitos com autoridades eclesiais. Em alguns casos, são relatados 
contextos marcados por controle excessivo, abuso de poder, espiritualização de 
sintomas psíquicos e banalização de sinais de adoecimento, o que se aproxima de 
descrições de “trauma religioso” – fenômeno no qual crenças, práticas e estruturas 



Bem-estar e Qualidade de Vida: Prevenção, Intervenção e Inovações - Vol. 8

265

C
apítulo 23religiosas são vividas como traumáticas, produzindo quadros de ansiedade, 

depressão, dissociação, vergonha tóxica e dificuldades na confiança interpessoal. 
A literatura aponta que tais situações não anulam o potencial protetivo da 

espiritualidade, mas evidenciam a ambivalência de ambientes religiosos: espaços 
de cuidado e sentido podem, em determinadas condições, tornar-se também 
espaços de exploração, violência simbólica e negação da subjetividade (Picornell-
Gallar, 2023).

METODOLOGIA

Este estudo adota o formato de revisão integrativa de literatura com enfoque 
teórico-clínico psicanalítico. Foram realizadas buscas nas bases PubMed, SciELO, 
PsycINFO, PePSIC, Web of Science e Google Scholar, entre fevereiro e novembro 
de 2025, utilizando combinações dos descritores, em português, inglês e espanhol:

•	 “religiosidade”, “espiritualidade”, “saúde mental”, “vida religiosa”, “clero”, 
“sacerdotes”,

•	 “religiosity”, “spirituality”, “mental health”, “clergy”, “priests”, “burnout”,
•	 “coping religioso-espiritual”, “religious coping”, “religious trauma”.
Foram incluídos artigos empíricos (quantitativos e qualitativos), revisões 

narrativas ou sistemáticas, livros e documentos institucionais publicados entre 2000 
e 2025, que abordassem:

(a) relações entre espiritualidade/religiosidade e saúde mental;
(b) saúde mental no clero e na vida consagrada; ou
(c) leituras psicanalíticas da experiência religiosa.
Foram excluídos textos exclusivamente devocionais, ensaísticos sem base 

empírica ou que não discutissem explicitamente a interface com a saúde mental. 
A seleção deu origem a um conjunto de publicações que inclui revisões amplas 
sobre religião e saúde, estudos de prevalência de burnout e transtornos mentais 
em clero, pesquisas sobre a realidade religioso-espiritual e trabalhos psicanalíticos 
sobre religião. 

O material foi analisado por meio de leitura crítica e organização temática, em 
diálogo com referenciais psicanalíticos clássicos e contemporâneos.

RESULTADOS DA LITERATURA RECENTE

Efeitos protetivos da espiritualidade
Diversos estudos mostram que a participação em comunidades religiosas 

está associada a menor incidência de sintomas depressivos, maior bem-estar 
subjetivo, maior percepção de apoio social e melhor capacidade de enfrentamento 
em situações de doença, luto e crise. Revisões internacionais apontam que o 



Bem-estar e Qualidade de Vida: Prevenção, Intervenção e Inovações - Vol. 8

266

C
apítulo 23envolvimento religioso se correlaciona com menor consumo de álcool e drogas, 

menor comportamento suicida e maior resiliência frente a adversidades, ainda que 
tais achados variem de acordo com gênero, contexto cultural e tipo de religiosidade 
(Saad; Masiero; Battistella, 2001, p.107-112).

No cenário brasileiro, estudos sobre CRE mostram que, em pacientes com 
doenças crônicas, práticas como oração, participação em cultos, leitura de textos 
sagrados e apoio de comunidades de fé estão associadas à melhora da qualidade 
de vida, diminuição de estresse e maior adesão ao tratamento.  Esse conjunto 
de evidências reforça a importância de um diálogo estruturado entre serviços de 
saúde mental e tradições religiosas, especialmente em países de alta religiosidade 
declarada, como o Brasil.

Sofrimento psíquico entre clero e consagrados
Estudos com sacerdotes católicos na Europa e na América Latina descrevem 

prevalências significativas de burnout, com destaque para exaustão emocional 
e despersonalização, associadas à sobrecarga pastoral, múltiplas demandas 
institucionais, conflitos de papel e isolamento.  Pesquisas qualitativas relatam 
vivências de solidão, sentimentos de inadequação em relação aos ideais vocacionais, 
dificuldades em lidar com a sexualidade e com expectativas de perfeição moral, bem 
como a sensação de ausência de espaços protegidos para falar de suas fragilidades 
(Sanagiotto, 2025).

Entrevistas recentes com especialistas em saúde mental no contexto eclesial 
brasileiro indicam aumento da preocupação com casos de depressão, ansiedade, 
ideação suicida e esgotamento entre padres e religiosos, e destacam a persistência 
de tabus que associam sofrimento psíquico à falta de fé ou de vocação.  São 
também mencionados esforços institucionais para criar programas de prevenção, 
formação humano-afetiva e acompanhamento psicológico em seminários e casas 
de formação, ainda que de forma heterogênea entre dioceses e congregações.

Ambivalência da religiosidade: entre cuidado e dano
Parte da literatura contemporânea enfatiza que a religiosidade não é um 

fator invariavelmente benéfico. Estudos sobre religiosidade negativa apontam que 
experiências marcadas por imagens punitivas de Deus, discursos moralistas rígidos, 
conflitos com líderes e comunidades e vivências de exclusão podem amplificar 
vergonha, culpa, desespero e autoacusações, aumentando o risco de depressão e 
ideação suicida.

Trabalhos sobre trauma religioso descrevem contextos de alto controle, 
manipulação espiritual, discursos de medo e demonização de conflitos psíquicos, que 
podem levar a quadros de ansiedade, pânico, sintomas dissociativos e dificuldade 
de confiança em relações futuras – inclusive com profissionais de saúde mental. Em 
ambientes de vida consagrada, tais dinâmicas podem ser agravadas por estruturas 
hierárquicas rígidas, idealizações extremas da obediência e pela tendência a tratar 
todo sofrimento como prova espiritual, banalizando sinais de adoecimento.



Bem-estar e Qualidade de Vida: Prevenção, Intervenção e Inovações - Vol. 8

267

C
apítulo 23DISCUSSÃO: CONTRIBUIÇÕES PSICANALÍTICAS PARA 

COMPREENDER O SOFRIMENTO NA VIDA RELIGIOSA

Ideal vocacional, superego e culpa
Do ponto de vista psicanalítico, o chamado vocacional frequentemente se 

articula a ideais grandiosos do Eu: ser inteiramente disponível, “dar a vida” sem 
reservas, tornar-se exemplo de santidade. Tais ideais podem ter função estruturante, 
oferecendo direção e sentido; porém, quando assumem caráter absoluto e pouco 
negociável, tendem a reforçar um superego severo, pouco sensível às limitações 
reais do sujeito.

Freud descreve o superego como herdeiro das identificações com figuras 
parentais e com os ideais culturais; na vida religiosa, autoridades eclesiais, 
normas institucionais e modelos de santidade podem ser investidos com esta força 
superegóica. A impossibilidade de alcançar o ideal produz sentimento de culpa, 
vergonha e autoacusação, que podem tanto alimentar condutas autopunitivas 
(ascetismos extremos, sobretrabalho crônico) quanto desencadear sintomas 
depressivos e ansiosos.

Self verdadeiro, self falso e adaptação religiosa
A partir de Winnicott (1983), é possível pensar que muitos consagrados 

desenvolvem um self falso vocacional – um modo de ser que se ajusta às expectativas 
internas e externas, mas que não corresponde inteiramente à experiência viva do 
self verdadeiro. A exigência de “ser sempre forte”, “não ter crises”, “não demonstrar 
fraquezas” pode levar à dissociação entre o papel religioso e o mundo interno, 
produzindo sensação de vazio, perda de espontaneidade e, em casos extremos, 
colapsos e rupturas bruscas com a vida vocacional (Winnicott,1983).

Quando a comunidade e a instituição funcionam como ambiente 
suficientemente bom, permitindo dúvidas, crises e ambivalências, o sujeito pode 
integrar sua vocação à sua humanidade. Mas quando prevalece uma cultura de 
perfeccionismo espiritual e silêncio sobre a saúde mental, o risco é a construção de 
um personagem idealizado que, a longo prazo, se torna insustentável.

Trauma religioso, contenção e função analítica
Bion (1991) oferece a imagem da função de conter (container) que acolhe as 

experiências emocionais brutas (conteúdos beta) e as transforma em pensamentos 
(alfa). Em termos comunitários, uma instituição que escuta, simboliza e elabora o 
sofrimento dos seus membros exerce uma espécie de função analítica coletiva, 
favorecendo a mentalização da dor e prevenindo sua transformação em sintoma.

Em contextos de trauma religioso, ao contrário, o que se observa é a falha 
dessa função: experiências dolorosas são negadas, espiritualizadas de modo 
simplificador ou reinterpretadas como falta de fé, possessão ou punição divina.  



Bem-estar e Qualidade de Vida: Prevenção, Intervenção e Inovações - Vol. 8

268

C
apítulo 23Nesses casos, a linguagem religiosa não media o sofrimento, mas o intensifica, 

contribuindo para a cristalização de quadros de angústia, fobias, obsessões de 
cunho religioso e retraimento afetivo.

A presença de psicoterapeutas – leigos ou religiosos – formados para 
trabalhar com essa interface torna-se, assim, fundamental. A escuta psicanalítica, ao 
permitir que o sujeito nomeie conflitos entre desejo, lei, vocação e história pessoal, 
possibilita a reconciliação gradual entre espiritualidade e subjetividade (Bion,1991).

IMPLICAÇÕES PARA A PRÁTICA PASTORAL, FORMATIVA E 
CLÍNICA

A literatura revisada e a leitura psicanalítica apontam alguns eixos de ação:
1.	 Formação humano-afetiva consistente em seminários e casas de 

formação, incluindo conteúdos de psicologia da religião, saúde mental, 
sexualidade, manejo de afetos e limites, bem como espaços regulares de 
acompanhamento individual.

2.	 Políticas institucionais de cuidado, com acesso estruturado a 
psicoterapia e psiquiatria, supervisão pastoral, períodos de descanso 
e revisão vocacional, evitando a lógica de que buscar ajuda é sinal de 
fracasso ou pouca fé. 

3.	 Promoção de cultura de prevenção, e não apenas de intervenção em 
crises: campanhas internas de sensibilização (como o Janeiro Branco), 
atividades de formação permanente sobre autocuidado, manejo de 
burnout e reconhecimento precoce de sinais de adoecimento.

4.	 Diálogo interdisciplinar entre teologia, espiritualidade, psicologia e 
psicanálise, superando tanto leituras reducionistas da religião quanto 
espiritualizações simplistas de problemas mentais.

5.	 Reconhecimento da ambivalência da religiosidade, incorporando, 
nos discursos pastorais, a ideia de que fé e sofrimento psíquico podem 
coexistir; que depressão, ansiedade e burnout não são necessariamente 
sinais de falta de vocação ou de pecado, mas expressões de limites 
humanos que pedem cuidado.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

A literatura contemporânea confirma que espiritualidade e religiosidade 
constituem importantes recursos de sentido, suporte social e coping (é um conjunto 
de técnicas psicológicas utilizadas para lidar com situações estressantes), com 
efeitos reconhecidamente protetivos sobre a saúde mental em muitos contextos.  
Contudo, também evidencia que determinadas configurações religiosas – marcadas 
por controle, abuso de poder, culpa excessiva e negação da subjetividade – podem 
funcionar como fatores de risco para o desenvolvimento ou agravamento de 



Bem-estar e Qualidade de Vida: Prevenção, Intervenção e Inovações - Vol. 8

269

C
apítulo 23sofrimento psíquico, particularmente em vocações que exigem alta dedicação e 

exposição, como a vida consagrada e presbiteral. 
A psicanálise oferece ferramentas preciosas para compreender as tensões 

entre ideais vocacionais e limites humanos, entre superego e desejo, entre 
fé e angústia. Ao colocar em primeiro plano a singularidade de cada sujeito e a 
importância do ambiente, ela convida as instituições eclesiais a uma autocrítica: 
não basta falar de cuidado; é necessário criar efetivamente espaços estruturados 
de acolhida, escuta e elaboração do sofrimento.

Cuidar da saúde mental de padres e religiosos não é um luxo nem um tema 
periférico, mas condição para a sustentabilidade da missão e para a credibilidade 
das instituições. Uma vocação vivida de modo humanamente integrado, que 
reconhece a vulnerabilidade e busca ajuda quando necessário, está mais próxima 
da experiência de uma espiritualidade madura, capaz de se pôr a serviço sem 
sacrificar o próprio sujeito.

REFERÊNCIAS

BION, W. R. Aprender com a experiência. Rio de Janeiro: Imago, 1991.

FREUD, S. O futuro de uma ilusão. São Paulo: Companhia das Letras, 2011.

FREUD, S. O mal-estar na civilização. São Paulo: Companhia das Letras, 2010.

KOENIG, H. G. Religion and Mental Health: Research and Clinical Applications. 
Academic Press, 2018. 

KOENIG, H. G.; MCCULLOUGH, M.; LARSON, D. Handbook of Religion and 
Health. 2. ed. New York: Oxford University Press, 2012. 

MENEZES, A. R. et al. Coping religioso-espiritual, saúde mental e qualidade 
de vida: revisão integrativa da literatura (2010–2020). Psicologia em Estudo, 2025 
(no prelo).

MONTEIRO, D. R.; MONTEIRO, C. F.; ALMEIDA, C. F. Espiritualidade, 
religiosidade e saúde mental: revisão de literatura. Boletim da Academia Paulista 
de Psicologia, São Paulo, v. 40, n. 98, p. 129-139, 2020. 

ONU. Nações Unidas. Acesso 01/01/2026: https://brasil.un.org/pt-br.

PICORNELL-GALLAR, D. El síndrome de burnout en el clero católico 
de España: prevalencia y factores asociados. Dissertação (Mestrado em 
Investigação em Psicologia) – Universidad Internacional de La Rioja, 2023. 

SAAD, M.; MASIERO, D.; BATTISTELLA, L. R. Espiritualidade baseada em 
evidências. Acta Fisiátrica, v. 8, n. 3, p. 107-112, 2001. 

SANAGIOTTO, V. Saúde mental entre padres e religiosos: entrevista. Vatican 
News, 2025. 



Bem-estar e Qualidade de Vida: Prevenção, Intervenção e Inovações - Vol. 8

270

C
apítulo 23WORLD HEALTH ORGANIZATION. Depression: let’s talk. Geneva: WHO, 2017. 

WINNICOTT, D. W. O ambiente e os processos de maturação. Porto Alegre: 
Artmed, 1983.

WINNELL, M. Leaving the Fold: A Guide for Former Fundamentalists and Others 
Leaving Their Religion. Oakland: New Harbinger, 1993.


