
Patrimônio, Culinária, Arte e Cultura - Vol. 4

C
ap

ítu
lo

08

DOI: 10.47573/aya.5379.3.19.8

Silenciamento, Memória e Identidade: A Presença 
Judaica Apagada na História do Brasil
Silencing, Memory and Identity: The Erased Jewish 
Presence in Brazilian History
Gustavo Duarte de Oliveira
Pesquisador, Professor de Linguagens e História da Arte. Concluindo a especialização em Antropologia. 
Graduado em Letras – Língua Portuguesa, Língua Inglesa e suas respectivas Literaturas pela Universidade 
Estadual de Goiás. Mestrando em Teologia pela Florida University of Science and Theology.

Resumo: Este estudo analisa o silenciamento da presença judaica na história do Brasil, 
destacando os processos históricos e simbólicos que contribuíram para a invisibilização 
desse grupo na formação cultural brasileira. A pesquisa fundamenta-se principalmente na 
obra de Anita Novinsky (1998), cuja produção historiográfica foi essencial para revelar o papel 
dos judeus e dos cristãos-novos no período colonial. A atuação do Tribunal do Santo Ofício 
e a perseguição promovida pela Inquisição portuguesa criaram um contexto de repressão 
que levou judeus convertidos forçosamente ao cristianismo a ocultarem suas práticas 
religiosas, identidades e memórias culturais. Argumenta-se que o silenciamento da presença 
judaica não se restringiu ao campo religioso, mas configurou um processo mais amplo de 
apagamento histórico e simbólico. A condição dos cristãos-novos, marcada pela vigilância, 
pela delação e pelo medo da punição, favoreceu estratégias de dissimulação e contribuiu 
para que elementos culturais judaicos fossem transmitidos de forma fragmentada, restrita ao 
espaço doméstico. Como consequência, a historiografia tradicional brasileira consolidou uma 
narrativa homogênea da formação nacional, centrada na matriz luso-católica, marginalizando 
outras contribuições culturais. A partir dos estudos sobre memória social, o silenciamento é 
compreendido como um fenômeno associado às relações de poder, no qual determinadas 
memórias são excluídas do discurso oficial, embora permaneçam vivas de modo subterrâneo. 
Apesar da repressão, práticas culturais, valores e símbolos judaicos resistiram, revelando 
formas de continuidade identitária. Conclui-se que o resgate da presença judaica na história do 
Brasil contribui para uma compreensão mais plural da formação cultural brasileira, reforçando 
a importância da memória, da diversidade e da alteridade nos estudos antropológicos.
Palavras-chave: silenciamento; memória social; identidade cultural; judeus no Brasil; 
antropologia histórica.

Abstract: This article analyzes the silencing of Jewish presence in the history of Brazil, 
highlighting the historical and symbolic processes that contributed to the invisibilization of 
this group in Brazilian cultural formation. The study is mainly based on the work of Anita 
Novinsky, whose historiographical production was essential in revealing the role of Jews and 
New Christians during the colonial period. The establishment of the Tribunal of the Holy Office 
and the persecution promoted by the Portuguese Inquisition created a context of repression 
that forced Jews who had been forcibly converted to Christianity to conceal their religious 
practices, identities, and cultural memories. It is argued that the silencing of Jewish presence 
was not limited to the religious sphere but constituted a broader process of historical and 
symbolic erasure. The condition of the New Christians, marked by surveillance, denunciation, 
and fear of punishment, encouraged strategies of dissimulation and led to the fragmented and 
private transmission of Jewish cultural elements. As a result, traditional Brazilian historiography 
consolidated a homogeneous narrative of national formation centered on the Luso-Catholic 



Patrimônio, Culinária, Arte e Cultura - Vol. 4

100

C
apítulo 08matrix, marginalizing other cultural contributions. From the perspective of social memory 

studies, silencing is understood as a phenomenon associated with power relations, in which 
certain memories are excluded from official discourse while persisting in subterranean forms. 
Despite repression, Jewish cultural practices, values, and symbols survived, revealing forms 
of symbolic resistance and identity continuity. The recovery of Jewish presence in Brazilian 
history contributes to a more plural understanding of Brazil’s cultural formation and highlights 
the importance of memory, diversity, and alterity in anthropological studies.
Keywords: Silencing; Social memory; Cultural identity; Jews in Brazil; Historical 
anthropology.

INTRODUÇÃO

A história da formação social e cultural do Brasil foi, durante muito tempo, 
narrada a partir de uma perspectiva homogênea, centrada na herança luso-católica, 
relegando a segundo plano a participação de diversos grupos que contribuíram de 
forma decisiva para a constituição da sociedade brasileira. Entre esses grupos, 
destaca-se a presença judaica, cuja trajetória foi marcada por perseguições, 
ocultamentos e estratégias de sobrevivência simbólica. 

O silenciamento dessa presença constitui um fenômeno histórico e cultural 
que ultrapassa a simples omissão documental, revelando relações de poder, 
dominação simbólica e controle da memória social.

A partir do século XVI, com a expansão do Império Português e a instalação 
do Tribunal do Santo Ofício, judeus e cristãos-novos passaram a viver sob constante 
vigilância e repressão. A Inquisição portuguesa atuou de forma intensa no Brasil 
colonial, produzindo não apenas punições físicas e jurídicas, mas também um 
profundo impacto cultural, ao impor a ocultação de práticas religiosas, identidades e 
valores judaicos (Novinsky, 1992; 2009). 

Esse contexto favoreceu a constituição de um silêncio histórico que se 
prolongou para além do período colonial, influenciando a forma como a presença 
judaica foi tratada, ou ignorada, pela historiografia brasileira.

Anita Novinsky (1998) foi pioneira ao problematizar esse apagamento, 
demonstrando que os cristãos-novos tiveram papel relevante na economia, na vida 
intelectual e na organização social do Brasil colonial, apesar de sua invisibilização 
nos relatos oficiais. Seus estudos revelam que o silêncio imposto pela Inquisição 
não eliminou a memória judaica, mas a deslocou para o âmbito privado, familiar e 
simbólico, produzindo formas sutis de resistência cultural.

Tal perspectiva dialoga com os estudos sobre memória social, que 
compreendem o silêncio não como ausência, mas como uma estratégia imposta ou 
internalizada em contextos de violência simbólica (Pollak, 1989).

Do ponto de vista antropológico, analisar o silenciamento da presença judaica 
implica compreender a cultura como um campo de disputas simbólicas, no qual 
determinadas narrativas são legitimadas enquanto outras são marginalizadas. Como 
argumenta Geertz (1989), a cultura é um sistema de significados compartilhados, e 



Patrimônio, Culinária, Arte e Cultura - Vol. 4

101

C
apítulo 08o apagamento de determinados grupos compromete a compreensão da diversidade 

que constitui uma sociedade. Nesse sentido, o resgate da memória judaica 
na história do Brasil contribui para uma leitura mais plural, crítica e inclusiva da 
formação cultural brasileira.

Assim, este estudo tem como objetivo analisar o silenciamento da presença 
judaica na história do Brasil, tomando como base a obra de Anita Novinsky (1992) 
e dialogando com autores que discutem memória, identidade e poder. Ao revisitar 
essas trajetórias ocultadas, busca-se contribuir para a ampliação do debate 
antropológico sobre memória social e diversidade cultural no contexto brasileiro.

MATERIAIS E MÉTODOS

Este estudo caracteriza-se como uma pesquisa de abordagem qualitativa, 
de natureza bibliográfica e documental, cujo objetivo é analisar o silenciamento da 
presença judaica na história do Brasil, a partir de uma perspectiva antropológica. A 
opção por uma metodologia qualitativa justifica-se pela necessidade de compreender 
processos históricos, simbólicos e culturais relacionados à memória, à identidade e 
às relações de poder, que não podem ser reduzidos a dados quantitativos.

A pesquisa bibliográfica constitui o eixo central do trabalho, fundamentando-
se, principalmente, na obra de Anita Novinsky (1998), referência incontornável nos 
estudos sobre judeus e cristãos-novos no Brasil colonial.

Foram analisados livros, artigos científicos e capítulos de obras publicados 
no Brasil, que abordam a atuação da Inquisição portuguesa, a condição dos 
cristãos-novos e os mecanismos de silenciamento e invisibilização histórica. 
Complementarmente, recorreu-se a autores que discutem memória social, 
identidade cultural e poder simbólico, como Michel Pollak (1989) e Clifford Geertz 
(1989), a fim de ampliar o diálogo teórico e fortalecer a interpretação antropológica 
do fenômeno estudado.

No que se refere à pesquisa documental, foram utilizados documentos 
históricos já analisados e sistematizados pela bibliografia especializada, como 
processos inquisitoriais, cartas, registros e relatos do período colonial, acessados 
de forma indireta por meio de estudos acadêmicos consolidados. Essa opção 
metodológica permitiu examinar os efeitos sociais e culturais da repressão 
inquisitorial sem recorrer à análise direta de arquivos, mantendo a viabilidade do 
estudo no âmbito de uma pesquisa de especialização.

A análise dos dados foi conduzida por meio da leitura crítica e interpretativa das 
fontes, buscando identificar recorrências temáticas relacionadas ao silenciamento, 
às estratégias de ocultamento identitário e às formas de resistência cultural. 
O procedimento analítico adotado baseia-se na interpretação de significados, 
conforme a abordagem antropológica proposta por Geertz, considerando a cultura 
como um sistema simbólico no qual o silêncio também comunica e produz sentido.

Por fim, o estudo adota uma perspectiva interdisciplinar, articulando 
contribuições da Antropologia, da História Social e dos estudos da memória, com 



Patrimônio, Culinária, Arte e Cultura - Vol. 4

102

C
apítulo 08o intuito de compreender o silenciamento da presença judaica não apenas como 

um fato histórico, mas como um processo contínuo de produção e exclusão de 
narrativas no interior da sociedade brasileira.

Judeus, Cristãos-Novos e a Inquisição no Brasil Colonial
A presença judaica no Brasil colonial está intrinsecamente ligada ao processo 

de expansão portuguesa e à política religiosa instaurada a partir da consolidação 
do catolicismo como religião oficial do Estado. Desde o final do século XV, com a 
expulsão dos judeus da Espanha (1492) e a conversão forçada em Portugal (1497), 
muitos judeus passaram à condição de cristãos-novos, vivendo sob constante 
suspeita de praticar secretamente o judaísmo.

A colonização do Brasil apresentou-se, nesse contexto, como uma 
possibilidade de refúgio e reorganização da vida social e econômica desses grupos, 
embora não significasse liberdade religiosa plena.

A instalação do Tribunal do Santo Ofício em Portugal e sua atuação no 
ultramar exerceram profundo impacto sobre a vida dos cristãos-novos no Brasil. 
Embora o Brasil não tenha sediado tribunais inquisitoriais permanentes, a Inquisição 
atuou por meio de visitas, comissários e familiares, responsáveis por investigar, 
prender e enviar acusados à metrópole para julgamento. Segundo Novinsky (1992), 
a Inquisição portuguesa constituiu um dos principais mecanismos de controle 
social e religioso do período colonial, produzindo medo, vigilância e delações que 
atravessavam o cotidiano da colônia.

Os cristãos-novos desempenharam papel relevante na economia colonial, 
especialmente nas atividades comerciais, no financiamento da produção açucareira 
e na circulação de mercadorias. Apesar dessa importância econômica, sua 
condição social era marcada pela ambiguidade: integrados à vida colonial, mas 
permanentemente suspeitos.

A acusação de “judaizar” tornou-se um instrumento eficaz de repressão e 
exclusão, atingindo indivíduos e famílias inteiras, muitas vezes com base em práticas 
culturais cotidianas, como hábitos alimentares, rituais domésticos ou formas de 
sociabilidade (Novinsky, 1998).

Do ponto de vista cultural, a perseguição inquisitorial produziu profundas 
rupturas na transmissão da memória e da identidade judaica. O medo da punição 
levou muitos cristãos-novos a ocultarem ou abandonarem práticas religiosas e 
tradições ancestrais, deslocando-as para o espaço privado ou interrompendo sua 
transmissão entre gerações. Esse processo contribuiu para a fragmentação da 
memória judaica e para a constituição de um silêncio histórico que se estendeu 
para além do período colonial.

A Inquisição, portanto, não atuou apenas como um aparato jurídico-religioso, 
mas como um poderoso instrumento de produção de silenciamento simbólico. Ao 
impor a negação pública da identidade judaica, contribuiu para a invisibilização 
desse grupo na história do Brasil. Como destaca Schwartz (2009), a repressão 
inquisitorial moldou comportamentos, discursos e identidades, influenciando de 



Patrimônio, Culinária, Arte e Cultura - Vol. 4

103

C
apítulo 08maneira duradoura a forma como a diversidade religiosa e cultural foi tratada no 

mundo colonial luso-americano.
Assim, compreender a relação entre judeus, cristãos-novos e Inquisição 

no Brasil colonial é fundamental para analisar os mecanismos históricos que 
produziram o apagamento da presença judaica na narrativa da formação nacional, 
bem como para reconhecer as estratégias de sobrevivência e resistência cultural 
que marcaram essa trajetória.

SILENCIAMENTO E APAGAMENTO HISTÓRICO

O silenciamento da presença judaica na história do Brasil não pode ser 
compreendido apenas como resultado da escassez documental, mas como um 
processo histórico e simbólico construído a partir de relações de poder. 

A repressão inquisitorial instaurou mecanismos que produziram o apagamento 
sistemático de identidades, práticas culturais e memórias coletivas, contribuindo 
para a marginalização da presença judaica nas narrativas oficiais da formação 
nacional. Esse silenciamento não ocorreu de forma imediata, mas foi gradualmente 
incorporado às estruturas sociais e aos discursos históricos.

Anita Novinsky (1992) demonstra que a condição de cristão-novo impôs 
limites severos à expressão pública da identidade judaica, criando um ambiente 
de medo, vigilância e autocensura. A necessidade de dissimulação tornou-se uma 
estratégia de sobrevivência, levando muitos indivíduos a ocultarem suas origens e 
a romperem com a transmissão explícita de tradições culturais e religiosas. Como 
consequência, práticas e valores judaicos passaram a existir de forma fragmentada 
e subterrânea, muitas vezes desvinculados de sua origem simbólica original.

Do ponto de vista da memória social, o silenciamento deve ser entendido 
como uma forma ativa de produção do esquecimento. Conforme argumenta Pollak 
(1989), o silêncio não significa ausência de memória, mas a imposição de limites 
sobre aquilo que pode ser lembrado e narrado publicamente. 

No caso brasileiro, o silêncio em torno da presença judaica foi reforçado por 
uma historiografia que privilegiou uma narrativa homogênea da identidade nacional, 
centrada na herança luso-católica e na ideia de unidade cultural.

Esse apagamento histórico foi também resultado de processos de classificação 
social e racial, que associavam os cristãos-novos à suspeita moral e à impureza 
de sangue. Tais classificações legitimaram práticas de exclusão e contribuíram 
para a naturalização do silenciamento, fazendo com que a presença judaica fosse 
percebida como marginal ou irrelevante para a compreensão da sociedade colonial. 
Dessa forma, o silêncio tornou-se um elemento estruturante da memória coletiva, 
influenciando a forma como o passado foi transmitido e interpretado ao longo do 
tempo.

A análise antropológica desse fenômeno revela que o apagamento histórico 
não implica a inexistência de experiências judaicas no Brasil, mas sim sua exclusão 



Patrimônio, Culinária, Arte e Cultura - Vol. 4

104

C
apítulo 08dos sistemas oficiais de representação. Como observa Geertz (1989), a cultura é 

composta por sistemas de significados compartilhados, e a negação de determinados 
grupos nesses sistemas compromete a compreensão da diversidade cultural. 

O silenciamento da presença judaica, portanto, não apenas empobreceu 
a narrativa histórica brasileira, mas também obscureceu a complexidade dos 
processos culturais que marcaram sua formação.

Assim, o silenciamento e o apagamento histórico da presença judaica 
configuram-se como fenômenos interligados, produzidos por estruturas de poder 
que definiram quais memórias seriam preservadas e quais seriam relegadas ao 
esquecimento. A recuperação dessas narrativas silenciadas permite não apenas 
revisitar o passado, mas questionar os fundamentos simbólicos sobre os quais se 
construiu a identidade nacional brasileira.

MEMÓRIA, IDENTIDADE E RESISTÊNCIA CULTURAL

Apesar do silenciamento imposto pela Inquisição e perpetuado pelas 
narrativas históricas hegemônicas, a presença judaica no Brasil não foi totalmente 
apagada. Elementos culturais, valores simbólicos e práticas sociais sobreviveram 
de maneira fragmentada, muitas vezes restritas ao espaço doméstico e transmitidas 
de forma velada entre gerações. Esses processos revelam a memória como um 
campo de resistência, no qual identidades são preservadas mesmo em contextos 
de repressão e violência simbólica.

Anita Novinsky (1998) destaca que muitos cristãos-novos mantiveram práticas 
culturais associadas ao judaísmo, ainda que desprovidas de uma consciência 
religiosa explícita. Hábitos alimentares, rituais familiares, formas específicas de 
lidar com o tempo, a morte e o sagrado permaneceram incorporados ao cotidiano, 
funcionando como marcas simbólicas de pertencimento. Essas práticas, muitas 
vezes reinterpretadas ou ressignificadas, constituíram estratégias de continuidade 
cultural diante da impossibilidade de expressão pública da identidade judaica.

A memória, nesse contexto, assume um caráter subterrâneo, conforme 
proposto por Pollak (1989), manifestando-se de modo fragmentado, silencioso e, 
por vezes, inconsciente. Longe de representar esquecimento total, esse tipo de 
memória revela formas alternativas de transmissão cultural, baseadas na oralidade, 
na experiência cotidiana e nas relações familiares. A identidade judaica, portanto, 
não desapareceu, mas foi reelaborada em diálogo com o contexto colonial e com as 
exigências impostas pela dominação religiosa.

Do ponto de vista antropológico, a identidade não é compreendida como um 
dado fixo ou essencial, mas como um processo dinâmico, construído a partir das 
interações sociais e das condições históricas. 

Nesse sentido, a experiência dos cristãos-novos no Brasil evidencia como 
identidades podem ser negociadas, ocultadas e reinventadas. Como afirma Geertz 
(1989), a cultura é um sistema de significados compartilhados, e mesmo sob 
repressão, os sujeitos reinterpretam símbolos e práticas para dar sentido à sua 
existência.



Patrimônio, Culinária, Arte e Cultura - Vol. 4

105

C
apítulo 08A resistência cultural manifesta-se, portanto, não apenas em ações explícitas 

de enfrentamento, mas também em práticas cotidianas aparentemente banais, que 
asseguram a continuidade de valores e referências simbólicas. O silêncio, longe de 
significar submissão absoluta, pode ser entendido como uma forma estratégica de 
resistência, que permitiu a sobrevivência de elementos da cultura judaica em meio 
a um contexto hostil.

Dessa forma, ao analisar memória, identidade e resistência cultural, torna-
se possível compreender a presença judaica no Brasil para além do apagamento 
histórico. O reconhecimento dessas estratégias simbólicas contribui para uma leitura 
mais complexa da formação cultural brasileira, evidenciando que a diversidade 
cultural foi construída também por meio de experiências silenciadas, mas não 
extintas.

CONTRIBUIÇÕES DA OBRA DE ANITA NOVINSKY PARA A 
ANTROPOLOGIA DA MEMÓRIA

A obra de Anita Novinsky (1998) constitui uma referência fundamental para a 
compreensão da presença judaica no Brasil e dos mecanismos de silenciamento que 
marcaram sua trajetória histórica. Ao longo de sua produção acadêmica, a autora 
foi pioneira ao investigar a atuação da Inquisição portuguesa no Brasil colonial, 
trazendo à luz documentos, processos e narrativas que haviam sido negligenciados 
pela historiografia tradicional. Sua contribuição ultrapassa o campo da História, 
dialogando diretamente com questões centrais da Antropologia, como memória, 
identidade e poder simbólico.

Novinsky (1992) demonstrou que os judeus e cristãos-novos não foram 
personagens marginais na formação da sociedade colonial, mas agentes ativos nos 
processos econômicos, sociais e culturais do Brasil. 

Ao analisar os registros inquisitoriais, a autora revelou como a repressão 
institucional produziu não apenas punições jurídicas, mas também efeitos 
duradouros sobre a construção da memória coletiva, promovendo o apagamento 
simbólico da identidade judaica (Novinsky, 1992). Essa abordagem possibilitou uma 
releitura crítica das narrativas nacionais, questionando a ideia de uma identidade 
brasileira homogênea.

Do ponto de vista antropológico, a importância da obra de Novinsky (1992) 
reside na forma como ela evidencia a relação entre silêncio e memória. Ao expor 
as estratégias de dissimulação adotadas pelos cristãos-novos, a autora contribui 
para a compreensão do silêncio como uma prática socialmente construída, imposta 
por contextos de dominação, mas também apropriada como mecanismo de 
sobrevivência cultural. 

Essa perspectiva dialoga com os estudos sobre memória social, ao demonstrar 
que o esquecimento não é natural, mas produzido por relações de poder.

Além disso, a produção de Novinsky (1992) abriu caminhos para novas 
pesquisas sobre identidade e diversidade cultural no Brasil, incentivando o 



Patrimônio, Culinária, Arte e Cultura - Vol. 4

106

C
apítulo 08reconhecimento de experiências historicamente marginalizadas. Seu trabalho 

contribuiu para ampliar o debate sobre tolerância religiosa, pluralismo cultural e 
direitos à memória, temas centrais na Antropologia contemporânea. 

Ao recuperar trajetórias silenciadas, a autora reafirma a importância da 
memória como elemento constitutivo das identidades coletivas e como instrumento 
crítico para a revisão das narrativas históricas dominantes.

Assim, as contribuições de Anita Novinsky (1998) transcendem a recuperação 
factual da presença judaica no Brasil, configurando-se como um aporte teórico 
e metodológico relevante para a Antropologia da memória. Sua obra permite 
compreender o silenciamento não apenas como ausência, mas como parte de um 
processo histórico complexo, cujos efeitos continuam a influenciar a construção das 
identidades e da memória social no Brasil.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

A análise desenvolvida ao longo deste estudo evidenciou que o silenciamento 
da presença judaica na história do Brasil constitui um processo histórico e simbólico 
profundamente relacionado às relações de poder instauradas no contexto da 
colonização portuguesa e da atuação do Tribunal do Santo Ofício. Longe de 
representar uma simples ausência documental, esse silenciamento foi produzido 
por mecanismos institucionais, sociais e culturais que promoveram o apagamento 
da identidade judaica e a invisibilização de suas contribuições para a formação da 
sociedade brasileira.

A partir da obra de Anita Novinsky (1998), foi possível compreender que 
os judeus e cristãos-novos desempenharam papel significativo na economia, na 
organização social e na vida cultural do Brasil colonial, apesar de sua marginalização 
nas narrativas históricas oficiais. 

A repressão inquisitorial impôs estratégias de ocultamento e dissimulação, 
deslocando práticas culturais e memórias para o âmbito privado, o que resultou na 
fragmentação da transmissão identitária ao longo das gerações. Ainda assim, essas 
experiências não foram totalmente eliminadas, sobrevivendo de forma velada por 
meio de hábitos, valores e símbolos reinterpretados no cotidiano.

Do ponto de vista antropológico, o estudo do silenciamento revelou a 
centralidade da memória social na construção das identidades coletivas. O silêncio, 
longe de significar esquecimento absoluto, mostrou-se como uma forma ambígua 
de resistência cultural, permitindo a continuidade simbólica da identidade judaica 
em contextos de repressão. A recuperação dessas memórias subterrâneas contribui 
para uma leitura mais plural e crítica da formação cultural brasileira, questionando 
narrativas homogêneas e excludentes.

Conclui-se que revisitar a presença judaica na história do Brasil não implica 
apenas um exercício de revisão historiográfica, mas também um compromisso ético 
e científico com o reconhecimento da diversidade cultural e da alteridade. Ao romper 
com o silêncio imposto por estruturas históricas de dominação, este estudo reafirma 



Patrimônio, Culinária, Arte e Cultura - Vol. 4

107

C
apítulo 08a importância da memória como instrumento de resistência e como elemento 

fundamental para a compreensão da complexidade que caracteriza a sociedade 
brasileira. Espera-se que este trabalho contribua para o aprofundamento das 
discussões antropológicas sobre silenciamento, identidade e memória, incentivando 
novas pesquisas sobre grupos historicamente marginalizados.

REFERÊNCIAS

GEERTZ, Clifford. A interpretação das culturas. Rio de Janeiro: LTC, 1989.

NOVINSKY, Anita. Cristãos-novos na Bahia: a Inquisição. São Paulo: 
Perspectiva, 1992.

NOVINSKY, Anita. Inquisição: prisioneiros do Brasil. Rio de Janeiro: Expressão 
e Cultura, 2009.

NOVINSKY, Anita. Judeus e cristãos-novos na formação do Brasil. Revista 
Brasileira de História, São Paulo, v. 18, n. 36, 1998.

POLLAK, Michael. Memória, esquecimento e silêncio. Estudos Históricos, Rio 
de Janeiro, v. 2, n. 3, 1989.

SCHWARTZ, Stuart B. Cada um na sua lei: tolerância religiosa e salvação no 
mundo atlântico ibérico. São Paulo: Companhia das Letras, 2009.


